PERAN KOMUNIKASI HEXAHELIX
DALAM KONSTRUKSI SOSIAL MITIGASI COVID-19
PADA MASYARAKAT BADUI LUAR
Made Wilantara1, Misnan2
1)Universitas Jayabaya Jakarta, 2)Institut Bisnis dan Informatika Kosgoro 1957 Jakarta
mdwilantara@gmail.com 
ABSTRACT
The Java Island area, which consists of the provinces of DKI Jakarta, West Java, and Banten, has become the epicenter of the COVID-19 pandemic. It can not be denied by anyone, that individuals anywhere and anytime have the guarantee not to have the potential to be exposed. This reality has a disclaimer. In the Badui community which is in the epicenter field, it turns out that there are no exposed cases. Observations of many mass media prove this. The purpose of the study was to find out the social construction of the reality of the Badui community against zero percent Covid-19 transmission. The research approach is qualitative with a constructivist paradigm. The research method is descriptive with purposive data collection. The results showed that the Bureaucrats (Local Government Officials) carried out effective externalization-internalization communication management, namely instructions from the central government could be implemented maximally with effective coordination of meaning. Furthermore, the Customary Head carries out legitimacy–socialization communication management, which emphasizes that COVID-19 must be overcome by treating ancestral heritage and following government instructions in interacting. Next, Scholars (Badui Culture Observers) carry out institutionalization-objectivation communica-tion management, namely that the community must obey the rules and customary culture and believe in the Almighty. As for the Volunteers, they carry out socialization communication management, namely providing input and warnings to the local community to maintain the health of their respective families. Other supports are health workers, through health communication and the communication nodes of the Badui community themselves as small circles at the family and community level (internalization). So, 6 communicators play a role, namely bureaucrats, traditional heads, scholars, volunteers, health workers, and the Outer Badui community, thus forming a hexahelix communication pattern.
Keywords: social construction, Badui, zero percent of covid-19, hexahelix
ABSTRAK

Area Pulau Jawa yang terdiri dari provinsi DKI Jakarta, Jawa Barat dan Banten menjadi episentrum pandemi COVID-19. Tidak dapat disangkal oleh siapapun, bahwa individu dimanapun dan kapanpun memiliki jaminan untuk tidak memiliki potensi terpapar. Realita ini ternyata memiliki disclaimer. Masyarakat Badui yang berada pada medan episentrum, ternyata tidak ditemukan kasus terpapar. Pengamatan banyak media massa membuktikan hal ini. Tujuan penelitian adalah mengetahui konstruksi sosial realitas masyarakat Badui terhadap penularan covid-19 nol persen. Pendekatan penelitian adalah kualitatif dengan paradigma konstruktivis. Metode penelitian adalah deskriptif dengan pengumpulan data bersifat purposive. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kalangan Birokrat (aparat pemerintah setempat) melakukan manajemen komunikasi eksternalisasi – internalisasi efektif, yakni instruksi dari pemerintah pusat dapat diimplementasikan dengan maksimal disertai koordinasi makna efektif. Selanjutnya Kepala Adat melakukan manajemen komunikasi legitimasi – sosialisasi, yakni menegaskan bahwa covid-19 harus diatasi dengan pengobatan warisan nenek moyang dan mengikuti petunjuk pemerintah dalam berinteraksi. Berikutnya Cendekiawan (Pemerhati Budaya Badui) melakukan manajemen komunikasi institusionalisasi – objektivasi, yakni masyarakat harus taat aturan dan budaya adat serta yakin terhadap Yang Maha Kuasa. Adapun relawan melakukan manajemen komunikasi sosialisasi, yakni memberikan masukan dan peringatan kepada masyarakat setempat agar tetap menjaga kesehatan keluarga masing-masing. Dukungan lain adalah tenaga kesehatan, melalui komunikasi kesehatan dan simpul-simpul komunikasi masyarakat Badui sendiri sebagai lingkar-lingkar kecil tingkat keluarga dan kelompok masyarakat (internalisasi). Jadi, terdapat 6 komunikator yang berperan, yakni birokrat, kepala adat, cendekiawan, relawan, tenaga kesehatan, masyarakat Badui Luar, sehingga membentuk pola komunikasi hexahelix.
Kata kunci:
konstruksi sosial, Badui, covid-19 nol persen, hexahelix
PENDAHULUAN
Dalam konteks komunikasi, penanggulangan pandemi Covid-19, melibatkan semua elemen masyarakat. Pada mulanya pola linier berupa tindakan represif instruksional dilakukan, namun laju penularan Covid-19 ternyata masih tinggi. Oleh karena itu, dalam tahapan-tahapan selanjutnya pemerintah menyadari bahwa pola-pola komunikasi segitiga, segiempat dan seterusnya sangat dibutuhkan, telebih lagi mulai maraknya penolakan atas justifikasi covid atas pasien. Hal ini juga terkait dengan wilayah Indonesia yang secara demografis sulit digunakan sistem lockdown. 

Kala itu, Indonesia menduduki tingkat keempat sebagai negara terpadat yang diprediksi memiliki penderitaan yang memakan waktu lama terpapar pandemi Covid-19. Dengan bentuk negara yang luas dan kepadatan penduduk yang tersebar dalam beberapa pulau besar, Negara Indonesia memiliki tantangan tersendiri untuk mengatasi Covid-19. Meskipun terdapat tantangan tersendiri, daerah-daerah terpencil di Indonesia biasanya memiliki kearifan lokal yang memiliki cara tersendiri dalam mitigasi bencana (Susiani et al., 2021). Hal tersebut dibuktikan oleh (CMS et al., 2021) bahwa kearifan lokal pada masyarakat tradisional di Indonesia merupakan alternatif dalam mencegah bencana ataupun dalam penanganan pasca bencana, sehingga kearifan lokal memiliki peran penting dalam memitigasi bencana. Kebermanfaatan kearifan lokal dalam mitigasi bencana, disebut (Fitri Al Qalbi, 2021) sebagai “pendekatan kultural”. Salah satu masyarakat tradisional yang dimaksud antara lain adalah masyarakat Badui. 
Masyarakat Badui merupakan sebuah masyarakat adat yang terletak di Provinsi Banten, tepatnya di Desa Kanekes, Kecamatan Leuwidamar, Kabupaten Lebak. Bagi mereka sendiri dan masyarakat sekitar lebih senang disebut Urang Kanekes (orang Kanekes) (Hidayati et al., 2017). Desa ini memiliki dua kelompok besar yakni Badui Luar dan Badui Dalam. Di Badui Dalam terdapat 3 kampung yakni Cibeo, Cikartawana, dan Cikeusik. Sedangkan di Badui Luar terdiri dari 55 kampung (Mulyana & Sambas, 2021). Suku ini masih sangat memegang teguh pikukuh (aturan) adat istiadat yang menjadi falsafah hidup masyarakatnya. Sebagian pikukuh tersebut yakni lojor teu meunang dipotong, pondok teu meunang disambungan (Panjang tidak boleh dipotong, pendek tidak boleh disambung). Pikukuh ini memiliki makna bahwa masyarakat Badui tidak diperbolehkan mengubah sesuatu yang telah ada di dalamnya dan masyarakat harus menerima apa adanya (Miharja et al., 2021). 
Dengan memegang teguh pikukuh tersebut masyarakat Badui mampu hidup bersahaja dengan menjaga kelestarian alamnya. Di dalamnya dapat ditemukan tiga hal utama dalam keseharian, yakni kesederhanaan, bersahabat dengan alam dan spirit kemandirian, sehingga cukup beralasan bahwa masyarakat Badui dapat bertahan dari gangguan kehidupan modern (Basuki, 2019). Sebenarnya tidak serta merta seluruh masyarakat Badui memegang teguh pikukuh tersebut. Mereka yang masih benar-benar memegang teguh pikukuh adalah masyarakat Badui Dalam. Berbeda dengan masyarakat Badui Luar yang telah terkontaminasi kehidupan modern. Hal ini pula yang membedakan antara Badui Luar dan Badui dalam. 
Meski terdapat perbedaan, Badui Luar dan Badui Dalam masih sama-sama berada dalam satu pimpinan tertinggi yakni Puun yang dapat mengatur semua aspek kehidupan, karena dipercaya memiliki hubungan dengan leluhurnya (karuhun). Selain itu, masyarakat Badui juga patuh pada penanggung jawab sistem pemerintahan, yakni jaro pamarentah, sehingga masyarakat Badui memiliki dua sistem pemerintahan, yaitu struktur pemerintahan adat dan struktur nasional. Lebih jelasnya, Puun berurusan dengan hal yang gaib, sedangkan jaro pamarentah berurusan dengan persoalan duniawi (Asy’ari et al., 2013). 
Pada masa pandemi, ternyata masyarakat Badui dapat terhindar dari paparan covid-19. Dikonfirmasi oleh Kabid Pencegahan Penyakit Menular Dinas Kesehatan Kabupaten Lebak bahwa sampai puncak pandemi belum ada warga Badui yang terpapar Covid-19 (Ahmad, 2015). Agaknya hal ini dipengaruhi oleh peran kearifan lokal Badui yang dipegang teguh oleh segenap anggota masyarakat. Sejalan dengan pernyataan tersebut, mengungkapkan bahwa kearifan tradisional yang berkembang pada kehidupan sosial (Badui) merupakan solusi konstruktif jangka panjang dalam permasalahan kehidupan, sehingga dapat disimpulkan bahwa kearifan lokal merupakan pandangan hidup, pengetahuan, kemampuan, dan kebiasaan yang telah dipraktikkan secara turun-temurun. Hal ini dapat dijadikan pedoman dalam berperilaku. Dengan adanya pedoman tersebut maka sebuah komunitas dapat memiliki ketahanan di wilayah komunitas tersebut berada. Dengan memiliki kearifan lokal dalam menjalankan kehidupan, tidak mengherankan bahwa masyarakat Badui dapat tetap menjalankan kehidupannya dengan normal meskipun sedang sama-sama terancam oleh penyebaran virus Covid-19. 
Sejauh ini, kasus positif covid-19 di lingkungan masyarakat Badui yang tinggal di pedalaman Kabupaten Lebak Banten masih nol persen. Padahal kabupaten tersebut sedang berstatus zona merah. Menurutnya Kepala Puskesmas Cisimeut Lebak, masyarakat Badui sangat disiplin mematuhi peraturan yang diberikan oleh tetua adat, termasuk penerapan prokes (merdeka.com, Kamis, 1 Juli 2021). Di tengah pandemi, masyarakat adat Badui lebih banyak melakukan aktivitas di ladang masing-masing, sehingga tidak bertemu dan melakukan kontak erat dengan orang dari luar. Sementara itu kawasan pemukiman diperketat dengan protokol kesehatan termasuk melarang wisatawan membuang sampah sembarangan. 
Sementara itu tetua adat Kanekes Jaro Saija mengatakan bahwa prokes memang tegas diterapkan di wilayahnya. Warga tidak diperbolehkan ke luar daerah dan warga Badui yang merantau diminta untuk pulang sementara. Sebelum sampai di kampung, mereka diminta memeriksakan diri ke puskesmas setempat serta meminum ramuan tradisional yang terbuat dari rempah adat. Selain itu, masyarakat Badui secara terbuka menyatakan siap divaksin. Tetua adat juga menghimbau agar masyarakat Badui tidak ke luar daerah, seperti Jakarta, Tangerang dan Bogor. 

Fenomena-fenomena faktual tersebutlah yang melatarbelakangi pemilihan topik penelitian ini. Melalui sudut pandang konstruktivis, konstruksi sosial masyarakat Badui tentang Covid-19, akan didapatkan makna-makna kultural yang cukup kontributif dalam membangun kesepahaman tentang penanggulangan Covid-19 dalam konteks kearifan lokal. 

Dalam konstruksi sosial Berger dan Luckmann, manusia dipandang sebagai pencipta kenyataan sosial yang objektif melalui proses eksternalisasi, sebagaimana kenyataan objektif mempengaruhi kembali manusia melalui proses internalisasi (yang mencerminkan kenyataan subjektif). Dalam konsep berpikir dialektis (tesis-antitesis-sintesis), Berger memandang masyarakat sebagai produk manusia dan manusia sebagai produk masyarakat. Pemikiran Berger ini menjelajahi berbagai implikasi dimensi kenyataan objektif dan subjektif dalam proses dialektis objektivasi, internalisasi dan eksternalisasi. Inilah konstruksi pengetahuan yang menjelaskan adanya dialektika antara diri (the self) dengan dunia sosiokultural. Proses dialektis itu mencakup tiga momen simultan: 1) eksternalisasi (penyesuaian diri dengan dunia sosio kultural sebagai produk yang dilembagakan atau mengalami institusionalisasi), 2) internalisasi (individu mengidentifikasi dengan lembaga-lembaga sosial atau organisasi sosial tempat individu menjadi anggotanya), 3) objektivasi (kenyataan yang berada di luar diri manusia).

Teori konstruksi sosial Berger dan Luckmann mencoba mengadakan sintesa antara fenomena-fenomena sosial yang tersirat dalam tiga momen tersebut dan memunculkan suatu konstruksi kenyataan sosial yang dilihat dari segi asal-muasalnya, yakni merupakan hasil ciptaan manusia, atau buatan interaksi intersubjektif. Dengan kata lain, bahwa individu adalah pembentuk masyarakat dan masyarakat adalah pembentuk individu. Kenyataan atau realitas sosial itu bersifat ganda dan bukan tunggal, yaitu kenyataan subjektif dan objektif. Kenyataan atau realitas objektif adalah kenyataan yang berada di luar diri manusia, sedangkan kenyataan subjektif adalah kenyataan yang berada di dalam diri manusia (Karman, 2015).
Pemahaman tentang konstruksi sosial lebih jauh lagi telah mendapat perhatian serius dari berbagai ilmuan. Seperti dalam hal ini melalui sentuhan Hegel, yaitu tesis, antitesis dan sintesis, Berger menemukan konsep untuk menghubungkan antara yang subjektif dan objektif itu melalui konsep dialektika, yang dikenal sebagai eksternalisasi, objektivasi dan internalisasi. Oleh sebab itu, didapatkan lagi pemahaman tentang terminologi konstruksi sosial atas realitas: a) eksternalisasi, yakni penyesuaian diri dengan dunia sosiokultural sebagai produk manusia, b) objektivasi, yakni interaksi sosial dalam dunia intersubjektif yang dilembagakan atau mengalami proses intitusionalisasi, dan c) internalisasi, yakni ketika individu mengidentifikasi diri di tengah lembaga-lembaga sosial dimana individu tersebut menjadi anggotanya (Fernardo, 2021).
Terlihat dalam 3 proses tersebut, dalam tahap objektivasi, terdapat proses institusionalisasi, yakni proses pelembagaan, sebuah makna tertinggi dari sebuah realitas. Untuk sampai pada maksud tersebut, dibutuhkan “kenyataan objektif” berupa pangakuan atau dalam istilah Berger dinyatakan sebagai “legitimasi”.  Dengan demikian, fungsi legitimasi adalah untuk membuat objektivikasi yang sudah dilembagakan menjadi masuk akal secara objektif. Misalnya mitologi, selain memiliki fungsi legitimasi terhadap perilaku dan tindakan, juga menjadi masuk akal ketika mitologi tersebut difahami dan dilakukan. Untuk memelihara universalitas itu diperlukan organisasi sosial. Hal ini tidak lain karena sebagai produk historis dari kegiatan manusia, semua universum yang dibangun secara sosial itu akan mengalami perubahan karena tindakan manusia, sehingga diperlukan organisasi sosial untuk memeliharanya. 
Dalam proses pemeliharaan itu terdapat tantangan simultan, yakni individu baru. Hal ini bisa diatasi melalui upaya “sosialisasi”. Jadi “sosialisasi” berfungsi untuk memelihara dan mentransformasikan kenyataan subjektif tersebut. Sosialisasi selalu berlangsung di dalam konsep struktur sosial tertentu, tidak hanya isinya tetapi juga tingkat keberhasilannya. Jika dalam proses internalisasi, tiap individu berbeda-beda dalam dimensi penyerapan, ada yang lebih menyerap aspek ekstern, ada juga yang lebih menyerap bagian intern, tetapi dalam proses sosialisasi, setiap individu dapat menjaga keseimbangan dalam penyerapan dimensi objektif dan dimensi kenyataan sosial itu sehingga dalam memahami teori konstruksi sosial Bergerian, ada tiga momen penting yang harus dipahami secara
simultan. Ketiga momen itu adalah eksternalisasi, objektivasi dan internalisasi. Bagi Berger, hal tersebut memiliki hubungan dasar dan harus dipahami sebagai satu proses yang berdialektika (interplay) satu sama lain.Masing-masing dari ketiga momen itu berkesesuaian dengan suatu karakterisasi yang esensial dari dunia sosial. Melalui eksternalisasi, masyarakat merupakan produk manusia; melalui objektivasi, masyarakat menjadi realitas sui generis, unik; dan melalui internalisasi, manusia merupakan produk masyarakat (Berger, 1994: 5 dalam Dharma, 2018)). 
Ada proses menarik keluar (eksternalisasi) sehingga seakan-akan hal itu berada di luar (objektivasi), dan lebih lanjut ada proses penarikan kembali ke dalam (internalisasi), sehingga yang berada di luar seakan-akan berada didalam diri. Hubungan antara manusia (sebagai produsen) dan dunia sosial (sebagai produknya), selalu merupakan hubungan yang dialektis. Manusia dan dunia sosialnya berinteraksi satu sama lain, dan produk berbalik memengaruhi produsennya. 
METODOLOGI

Eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi merupakan momen dalam suatu proses dialektis yang berlangsung terus-menerus. Masyarakat adalah produk manusia (society as a human product); masyarakat adalah kenyataan objektif (man is an objective reality); dan manusia adalah produk sosial (man is a social product). Jika dalam proses ini ada satu momen diabaikan maka mengakibatkan terjadinya distorsi (Dharma, 2018) (Dreher, 2016). Teori konstruksi sosial Bergerian melihatnya dari ketiga momen dialektik tersebut. Untuk mencapai tujuan itu, penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan jenis penelitian studi lapangan (field research). Metode ini digunakan karena mampu melihat sebuah fenomena dengan menggambarkan secara naratif dengan mengaitkan pada dampak dari peristiwa tersebut (Erickson, 1968 dalam Crump, 2020). Sedangkan jenis penelitian lapangan digunakan dengan meninjau penggunaan data yang menjadi sumber penelitian ini dihasilkan dari kasus aktual yang terjadi di masyarakat. 
Teknik pengumpulan data menggunakan sumber primer dan sekunder. Sumber primer dihasilkan dengan cara observasi dan wawancara terstruktur kepada informan yang ditetapkan berdasarkan skala prioritas. Sedangkan data sekunder diperoleh dari dokumen-dokumen dan hasil penelitian yang berkaitan dengan tema penelitian (Fadli, 2021).
HASIL PENELITIAN

Konstruksi Sosial Realitas oleh Birokrat (Aparat Pemerintah Setempat)
Birokrat melakukan manajemen komunikasi eksternalisasi – internalisasi efektif, yakni instruksi dari pemerintah pusat dapat diimplementasikan dengan maksimal disertai koordinasi makna efektif. Koordinasi makna yang dimaksud adalah kesepahaman antara birokrat, kepala adat, pemuka lingkungan dengan segenap masyarakat. Artinya, komunikasi kepemimpinan dapat berjalan secara secara efektif. Tahapan konstruksi realitas antara birokrat dan masyarakat terdapat perbedaan. Jika birokrat mengonstruksi realitas dari eksternalisasi, tetapi masyarakat justru mengawali konstruksi realitas dari internalisasi. Dapat dikatakan bahwa konstruksi realitas birokrat merupakan proses pembentukan masyarakat terhadap individu, sehingga memunculkan aksi, reaksi atau gerakan, sedangkan konstruksi realitas individu masyarakat merupakan proses pembentukan individu terhadap masyarakat. Dalam hal ini, faktor leadership menjadi pemeran sentral. Leader akan memosisikan diri dalam kepentingan-kepentingan. Kepentingan pemerintah pusat menjadi target yang harus difasilitasi, sebaliknya keinginan masyarakat juga harus diakomodasi.
Terlepas dari argumentasi tersebut, kemampuan koordinasi makna oleh birokrat telah mampu membuat seluruh komponen masyarakat Badui dari tingkat atas sampai terbawah memahami bahwa kepatuhan merupakan implementasi simbolik yang harus menjiwai kehidupan sehari-hari terlebih lagi saat menghadapi pandemi, yang sesungguhnya menjadi ancaman siapa saja tidak peduli struktur dan pranata masyarakat manapun. Namun demikian, para birokrat menyadari bahwa efek kepatuhan ini dapat menjadi boomerang jika konsistensi citra birokrat tidak dapat terjaga. Kesan bahwa birokrat memanfaatkan kepatuhan warga tentu harus dihindari, citra birokrat harus terkonstruksi sebagai makna kepedulian terhadap sesama.

Dapat disimpulkan bahwa konstuksi realitas sosial oleh birokrat dapat dipahami dalam 3 ranah, yakni filosofis (menyentuh sisi budaya dan religiusitas masyarakat Badui), ranah normatif (tugas umum sebagai leader) dan tindakan komunikatif. Jika dibandingkan dengan konstruksi birokrat di tempat lain (di luar wilayah Badui), terdapat perbedaan signifikan, yakni, bukan tindakan komunikatif yang dilakukan, tetapi tindakan strategis, yakni bahasa-bahasa instruktif dan sanksi. Hal ini tidak terjadi pada wilayah Badui, karena antara Kepala Adat dan seluruh komponen masyarakat terbawah berada pada sistem kepatuhan yang terbangun dari sisi psikologis religiusitas. Dapatlah dijadikan generalisasi makna, bahwa dalam penanggulangan covid-19, kepatuhan menjadi kunci sentral dalam mencegah penularan.
[image: image1.jpg]












Gambar 1. Manajemen Komunikasi Birokrat
Sumber: olahan peneliti

Konstruksi Sosial Realitas oleh Kepala Adat
Kepala Adat melakukan manajemen komunikasi legitimasi – sosialisasi, yakni menegaskan bahwa covid-19 harus diatasi dengan pengobatan warisan nenek moyang dan mengikuti petunjuk pemerintah dalam berinteraksi. Pemangku adat yang dimaksud adalah para generasi tua atau yang dituakan, yang menduduki status sosial tertentu dan sangat sentral berperan dalam mempertahankan tradisi dan adat setempat, bahkan masih dijadikan referensi implementasi keagamaan lokal.
Dibandigkan dengan birokrat, konstruksi realitas yang dibangun oleh Kepala Adat justru bertolak belakang dengan birokrat. Legitimasi justru dapat diperankan oleh Kepala Adat dengan efektif. Hal ini tidak terlepas dari kultur masyarakat Badui yang lebih mematuhi instruksi Kepala Adat dibanding birokrat. Yang menjadi unsur positif adalah peran Kepala Adat yang relatif mudah berkoordinasi dengan birokrat, bahkan ini menjadi sebagian dari budaya komunikasi mereka.

Di sisi lain, jika konstruksi realitas birokrat melalui proses pembentukan masyarakat terhadap individu, tetapi Kepala Adat justru mampu membentuk konsep diri individual untuk bermasyarakat. Dalam konteks ini secara implisit dapat dilihat bahwa segenap strata masyarakat Badui mengkreasi pesan para Kepala Adat dalam 3 fungsi komunikasi, yakni fungsi ideologis, psikologis dan sosiologis. Dalam fungsi ideologis, warga Badui tidak memerlukan ideologi lain selain apa yang disampaikan oleh Kepala Adat. Secara psikologis, ideologi semacam ini memperkuat pola hidup kesederhaan sebagaimana diterapkan warga Badui Luar maupun Dalam. Ilustrasinya sebagai berikut:






Gambar 2: Konstruksi Penerimaan Pesan Warga Badui
Sumber: Olahan Peneliti


Adapun pola konstruksi realitas Kepala Adat dan Birokrat, secara filosofis, normatif dan komunikatif terdapat perbedaan. Kesamaan keduanya adalah pranata leader, sedangkan perbedaannya adalah leadership yang diterima sampai pada sisi ideologis (untuk Kepala Adat). Perbedaan paling sentral adalah pada ranah komunikatif. Kepala Adat justru mempraktikkan tindakan strategis, yakni disertai sanksi-sanksi, yang tidak terjadi pada Birokrat. Hal ini tentu menjadikan pola konstruksi sosial yang unik dibanding wilayah-wilayah di luar Badui secara umum. Kepala Adat dapat menyampaikan instruksi strategis berupa resiko jika warga tidak mematuhi pesan yang disampaikan Kepala Adat, meskipun resiko yang disampaikan tidak tertulis atau eksplisit.










Gambar 3. Manajemen Komunikasi Kepala Adat

Sumber: olahan peneliti
Konstruksi Sosial Realitas oleh Cendekiawan (Pemerhati Budaya Badui)

Berikutnya Cendekiawan (Pemerhati Budaya Badui) melakukan manajemen komunikasi institusionalisasi – objektivasi, yakni masyarakat harus taat aturan dan budaya adat serta yakin terhadap Yang Maha Kuasa. Konstruksi khas dari aktivis adalah keyakinan dan harapan mereka pada institusi Kepala Adat dibanding program-program pemerintah yang lebih mereka anggap sebagai langkah normatif saja. Bagi mereka, ancaman industri penularan covid-19 di tanah Badui sebenarnya lebih mengkawatirkan dibanding wilayah lain, akibat area yang terisolir. Oleh karena itu karakter konservatifisme justru menjadi pilihan. Pola pranata adat yang masih dipatuhi menjadi kunci yang sama sekali harus dijaga, terutama di saat gawat darurat pandemi. 

Bagi cendekiawan, berdasarkan referensi masyarakat di luar Badui, justru karena adatlah mereka tidak memenuhi protokol kesehatan. Akibat kepercayaan terhadap budaya setempat, maka covid-19 banyak dianggap sebagai penyakit biasa, bahkan dalam diskursus Jawa terkenal melalui istilah pageblug (Hendro, 2020), suatu wabah yang sudah ada sejak dulu, yang justru dipercaya sebagai kejadian musiman belaka. Untungnya hal ini terjadi sebaliknya pada kasus warga Badui, justru mereka patuh dan taat kepada sanksi adat yang sesungguhnya sangat masif menghadapi tantangan kemajuan informasi.

Dalam konteks ini secara implisit dapat dilihat bahwa konstruksi wawasan terhadap ancaman covid-19 dilakukan melalui kreasi pesan institusionalisasi dilanjutkan objektivasi. Inti dari pesan institusionalisasi adalah himbauan cendekiawan terhadap Kepala Adat untuk terus mensosialisasikan sanksi adat dalam memotivasi masyarakat dalam mematuhi protokol kesehatan dan program penanggulangan dari pemerintah. Objektivasi yang dimaksud adalah eksistensi Tuhan sebagai pertanggungjawaban moral masyarakat Badui. Konstruksi pesan seperti ini mustahil dilakukan oleh Birokrasi. Meskipun pada akhirnya agak sulit membuat blue print sanksi adat, setidaknya himbauan para cendekiawan dapat memotivasi para Ketua Adat melakukan sosialisasi yang frekuensinya meningkat dari sebelumnya. Ilustrasinya sebagai berikut:






Gambar 4: Konstruksi Penerimaan Pesan Warga Badui

Sumber: Olahan Peneliti


Dibandingkan dengan Birokrat dan Kepala Adat, konstruksi sosial Cendekiawan memang berbeda. Jika birokrat memiliki konstruksi pesan filosofis, normatif dan komunikatif, sedangkan Kepala Adat memiliki pola pengelolaan pesan yang filosofis, normatif dan strategis, cendekiawan justru memiliki pola normatif, strategis dan komunikatif. Cendekiawan sebagai praktisi komunikasi lebih banyak melakukan tindakan praktis dibanding praksis dan filosofis, karena bukan komunikator langsung yang secara langsung berhadapan dengan segmentasi komunikan. Ilustrasinya sebagai berikut:








Gambar 5. Manajemen Komunikasi Cendekiawan

Sumber: olahan peneliti
Konstruksi Sosial Realitas oleh Relawan dan Pemuka Keluarga Badui Luar 


Relawan dan pemuka keluarga yang dimaksud adalah informan purposive yang merupakan anggota masyarakat biasa, tetapi menjadi simpul komunikasi di lingkungannya. Dalam konteks penelitian ini, informan yang dimaksud melakukan manajemen komunikasi sosialisasi, yakni memberikan masukan dan peringatan kepada masyarakat setempat agar tetap menjaga kesehatan keluarga masing-masing. Dibandingkan kontruksi realitas yang terbangun oleh lembaga, birokrat dan pemangku adat, maka konstruksi realitas oleh pemuka masyarakat umum memiliki tahapan yang sederhana. Masyarakat umum sebagai strata terendah secara ekonomi, lebih banyak memiliki kesadaran harmonisasi atau stabilisasi dibanding kesadaran terhadap hal-hal yang bernada kritis. Meskipun pada pranata masyarakat modern, masyarakat semacam ini juga tidak selalu kontruktif, tetapi pada kasus kedaruratan seperti pandemi covid-19 sangat dibutuhkan. Jika tidak akan terjadi semacam ironi situasi, ketika pemerintah di satu sisi harus meredakan pandemi, di sisi lain tidak dihiraukan protokol yang dirancang. Demikian pula terdapat potensi dramatik ironi, ketika masyarakat tidak mematuhi protokol, maka anggota keluarga lain akan terancam, masyarakat luas lebih terancam, bahkan para tenaga medis juga terancam. Jika kenyataan ini terjadi, maka chaos tentu terjadi. Oleh karena itu dalam menerima prosedur protokoler, dalam situasi pandemi dibutuhkan kepatuhan, bukan sikap kritis layaknya kebijakan pemerintah lain yang dinilai ada unsur-unsur kepentingan.

Di antara masyarakat, masih banyak yang justru tidak mengenal apa yang dimaksud pandemi, meskipun mereka mengetahui adat dan tradisi khas Badui yang sudah secara turun-temurun, misalnya pandemi cacar, influenza, demam berdarah atau lainnya. Pemuka masyarakat Badui dapat menjelaskan hal ini secara interpersonal, termasuk bagaimana menghadapi penularan dengan pencegahan serta perlindungan di tingkat keluarga. Tidaklah mungkin secara detil hal ini dapat dilakukan oleh para cendekiawan, birokrat atau tokoh adat. 

Dibandingkan cendekiawan, birokrat atau tokoh adat, pola penerimaan masyarakat terhadap pemuka masyarakat sebagai simpul komunikasi terdapat perbedaan. Hal ini diakibatkan oleh komunikasi interpersonal yang berlangsung dalam konteks budaya, bahasa dan kebiasaan yang lebih kental. Pola penerimaan yang dimaksud adalah informasi, tradisi dan altruisasi. Sebagai simpul komunikasi, informasi sangat penting disampaikan, tradisi protokoler harus menjadi pembiasaan baru dan altruisasi adalah gerakan peduli pada anggota keluarga, lingkungan dan masyarakat yang lebih luas (dijauhi sikap egois).







Gambar 4: Konstruksi Penerimaan Pesan Warga Badui

Sumber: Olahan Peneliti

Dari 5 komponen pranata masyarakat Badui yang telah penulis bahas, tampak bahwa konsepsi komunikasi dalam kasus nol persen angka covid-19 di wilayah Badui, secara dominan merupakan pemikiran komunikasi pihak birokrat dan kepala adat, walaupun terdapat dukungan yang sangat penting yakni dari kalangan petugas kesehatan. Peneliti berasumsi bahwa unsur sentral dari keduanya tetaplah pemerintah, karena pemerintah harus memiliki gagasan-gagasan strategis dalam mengomunikasikan perubahan dan dinamika eksternal secara efektif dengan Kepala Adat. Hal ini tentu tidak terlepas dari peran tenaga kesehatan. Oleh karena itu, konsepsi komunikasi oleh pemerintah merupakan problematika kompleks yang sangat penting dicermati. Sementara itu supervisor pemerintah adalah cendekiawan, yang mampu melakukan penetrasi hingga sampai pada level keluarga. Cendekiawan ini dapat dikategorikan relawan, yakni kalangan terdidik yang mayoritas pulang ke kampung halaman mereka, ataupun relawan yang sengaja dating sebagai akademisi. Mereka tergerak untuk melakukan aksi sosial sekaligus pemerhati. Kelemahan pemerintah memang tidak dapat melakukan tindakan instruktif represif sebagaimana di wilayah lain, namun melalui manajemen komunikasi efektif dengan Kepala Adat, maka tindakan strategis yang dimaksud dapat dicapai. 
PEMBAHASAN

Dari hasil analisis dan pembahasan dapat ditemukan novelty tentang pola-pola komunikasi simbolik yang dapat diformulasikan dari unsur-unsur konstruksi sosial realitas sebagaimana dinyatakan oleh Berger dan Luckmann, yakni:

1. Eksternalisasi – Institusionalisasi.

Eksternalisasi merupakan tindakan mengeksiskan atau menyesuaikan dari individu terhadap objek intersubjektif di luar dirinya. Jadi eksternalisasi-institusionalisasi, merupakan penyesuaian terhadap segala hal yang sudah terlembagakan dalam masyarakat. Hasilnya adalah pengelolaan kesan konformitas, yakni strategi “aman” institusi di balik teks yang diciptakan. Hal ini terjadi pada birokrat yang harus memilih kesan lunak dalam melakukan perubahan terhadap masyarakat Badui.


2. Eksternalisasi – Legitimasi.
Eksternalisasi-Legitimasi merupakan identifikasi individu atau institusi terhadap pengakuan masyarakat atau individu baru, dengan target keberpihakan. Pesan yang dihasilkan bersifat persuasif, bahwa keberpihakan masyarakat mengarah pada eksistensi institusi yang direpresentasikan oleh komunikator. Hal ini terjadi pada Kepala Adat yang eksistensinya harus diterima secara legitimatif.
3. Eksternalisasi – Sosialisasi.
Eksternalisasi-Sosialisasi merupakan target pengiriman pesan untuk membangun kedekatan dengan masyarakat. Oleh karena itu konstruksi pesan bersifat kohesif (kerekatan). Seakan-akan eksistensi institusi demikian dekat memahami masyarakatnya. Hal ini terjadi pada cendekiawan yang secara umum menjadi penguat manajemen komunikasi birokrat.

4. Objektivasi – Institusionalisasi.

Objektivasi-Institusionalisasi merupakan strategi pencapaian afeksi masyarakat bahwa institusi yang direpresentasikan memang paling dominan atau paling layak dalam mendistribusikan pesan melalui media yang dipilih. Oleh karena itu, tindakan komunikasi yang dilakukan adalah publikasi, yakni publikasi yang bersifat formalistis. Hal ini terjadi pada Ketua Adat yang berupaya menginstitusionalisasikan reward dan punishment sebagai ideologi spiritual masyarakat Badui.


5. Objektivasi – Legitimasi.
Objektivasi-Legitimasi merupakan strategi membangun paradigma masyarakat, bahwa masyarakat dituntun untuk menyambungkan dinamika atau fenomena yang terjadi dalam mematuhi protokol kesehatan, yang tidak mungkin terjelaskan sepenuhnya atau sempurna dari sebuah pesan komunikasi. Oleh karena itu, strategi komunikasi yang digunakan adalah publikasi paradigmatis (sebuah harapan bahwa publik memperhatikan isi pesan bukan siapa yang menyampaikan pesan). Hal ini terjadi pada para relawan atau simpul komunikasi di tengah masyarakat Badui.


6. Objektivasi – Sosialisasi.


Objektivasi-Sosialisasi merupakan strategi komunikasi untuk mengarahkan pola intersubjektif pada tindakan praktis sesuai dengan aspek kepatuhan yang sesuai dengan domain institusi yang direpresentasikan. Publikasi sintagmatis maksudnya adalah referensi tindakan-tindakan praktis yang sesuai dengan aspek paradigmatisnya, misalnya kepatuhan – cinta anggota keluarga – transendental. Hal ini merupakan hasil internalisasi pada masyarakat Badui. Di dalamnya paradigma ketidakpatuhan dapat diparadigmakan sebagai tindakan kontra agama.



7. Internalisasi – Institusionalisasi
.

Internalisasi-Institusionalisasi merupakan manajemen komunikasi yang bersifat mikro. Berbeda dengan dua tataran terdahulu, maka dalam internalisasi-institusionalisasi yang diutamakan adalah tindakan nyata dalam mendukung apa yang telah dicanangkan pada tahapan eksternalisasi dan objektivasi. Praktik komunikasinya adalah implementasi strategis, yang antara lain dapat diimplementasikan dalam praktik reward dan punishment. Hal ini terjadi pada Kepala Adat Badui yang mengakomodasi perkembangan informasi dari pemerintah sekaligus membahasakan adat dan budaya dalam pesan-pesan strategis komunikasi, didukung oleh para tenaga kesehatan.


8. Internalisasi – Legitimasi.

Internalisasi-Legitimasi merupakan manajemen komunikasi yang bertujuan membangun tindakan nyata institusi yang melahirkan konsep-konsep yang diyakini masyarakat akan berdampak positif bagi masyarakat itu sendiri. Implementasi konseptis yang dimaksud adalah pembumian pedoman yang tidak lagi pada tataran pengetahuan dan teoritis. Konsep sangat dibutuhkan dalam membangun guidance sosial organisasi baik dalam lingkup internal dan eksternal. Hal ini juga terjadi pada Ketua Adat yang tentunya terus membangun keyakinan-keyakinan positif untuk membangun harmonisasi antara pihak eksternal dan internal, insider dan outsider, pemerintah dan masyarakat Badui. Hal ini sangat didukung oleh kehadiran cendekiawan dan relawan.
9. Internalisasi – Sosialisasi.

Internalisasi-Sosialisasi merupakan manajemen komunikasi yang mengarahkan masyarakat dan individu baru baik internal dan eksternal untuk memulai dari hal kecil, memulai dari saat komunikasi tersampaikan dan memulai dari unsur paling sederhana dari misi-misi institusi yang sudah tercerap. Implementasi otentis adalah konstruksi komunikasi yang targetnya tindakan yang tidak hanya dalam konteks citra belaka, tetapi pada motivasi terdalam individu baru. Inilah representasi para simpul komunikasi, yakni relawan atau cendekiawan (pemerhati) sebagai komunikator dan pemuka kelompok keluarga sebagai komunikan.



Jika dikaitkan dengan teori konstruksi sosial realitas versi Berger dan Luckmann, lingkup teori ini dapat dikatakan pada konteks dwi kutup, yakni pembentukan individu terhadap masyarakat dan masyarakat terhadap individu. Meskipun aspek dialektis ini dapat menjawab semua fenomena realitas sosial, tetapi tidak demikian halnya dengan konstruksi komunikasi. Konstruksi komunikasi yang memiliki elemen-elemen: komunikator, komunikan, sumber, tujuan, saluran dan feedback, belum bisa terpetakan oleh Berger dan Luckmann secara detil (Sodikin Ali, 2014). Oleh karena itu teori konstruksi sosial ini membutuhkan penyempurnaan, utamanya untuk menjawab fenomena konstruksi komunikasi atau konstruksi realitas atas komunikasi. 


Adapun gambaran pola komunikasi yang terjadi, yakni antara birokrat, kepala adat, cendekiawan, relawan, tenaga media dan simpul masyarakat adalah sebagai berikut:

Gambar 5. Pola Komunikasi Hexahelix

Sumber: diadaptasi oleh peneliti

Bagian A (meskipun posisi dapat saling bertukar/berputar) adalah birokrat, B kepala adat, C cendekiawan, D relawan, E tenaga kesehatan/medis dan F simpul komunitas/publik/masyarakat/keluarga. Bagian tengahnya, yakni P adalah pola pengelolaan kesan dan pesan. Hal ini mengingat masyarakat Badui bukanlah masyarakat perkotaan yang sehari-harinya sangat dekat dengan gadgets, sehingga strategi komunikasi persuasif harus dipilih melalui pertimbangan komunikasi antarbudaya dan pihak manapun harus terlibat dalam pola-pola etnografis. Pada pola hexahelix tersebut tidak tampak adanya peran petugas keamanan yang tentunya sangat dominan di wilayah lain. Dalam penelitian ini petugas keamanan peneliti masukkan dalam kategori birokrat.

KESIMPULAN

Konstruksi sosial realitas masyarakat Badui terhadap pandemi covid-19 dapat direpresentasikan berdasarkan sintesis manajeman komunikasi dari 4 pranata sosial yang ada dalam lingkar sistem kemasyarakatan tradisional Badui. Pranata tersebut adalah birokrat, kepala adat, pemuka kelompok keluarga sebagai simpul komunikasi dan masyarakat itu sendiri. Kalangan Birokrat (Aparat Pemerintah Setempat) melakukan manajemen komunikasi eksternalisasi – internalisasi efektif, yakni instruksi dari pemerintah pusat dapat diimplementasikan dengan maksimal disertai koordinasi makna efektif. Selanjutnya Kepala Adat melakukan manajemen komunikasi legitimasi – sosialisasi, yakni menegaskan bahwa covid-19 harus diatasi dengan pengobatan warisan nenek moyang dan mengikuti petunjuk pemerintah dalam berinteraksi. Berikutnya Cendekiawan (Pemerhati Budaya Badui) melakukan manajemen komunikasi institusionalisasi – objektivasi, yakni masyarakat harus taat aturan dan budaya adat serta yakin terhadap Yang Maha Kuasa. Adapun Pemuka Badui Luar melakukan manajemen komunikasi sosialisasi, yakni memberikan masukan dan peringatan kepada masyarakat setempat agar tetap menjaga kesehatan keluarga masing-masing.


Adapun nol kasus angka covid-19 berdasarkan justifikasi simpulan dari hasil analisis dan pembahasan sangat ditentukan oleh figur sentral para Ketua Adat. Peran sentral Ketua Adat tidak saja mampu membangun konstruksi ideologis, tetapi juga konstruksi reward dan punishment terhadap adat dan budaya yang sudah terimplementasi secara turun-temurun. 

Oleh karena komunikator dalam komunikasi mitigasi covid-19 pada masyarakat Badui Luar ini melibatkan 6 elemen, maka pola komunikasi yang dimaksud dapat diterminologikan sebagai pola komunikasi hexahelix. Enam elemen komunikator yang dimaksud adalah: birokrat, kepala adat, cendekiawan setempat, relawan, tenaga kesehatan dan simpul-simpul masyarakat Badui sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, A. (2015). ANALISIS EPIDEMIOLOGIA PENYAKIT DEMAM BERDARAH DENGUE (DBD) DI KABUPATEN LEBAK 2011 – 2013. Jurnal Medikes (Media Informasi Kesehatan), 2(1). https://doi.org/10.36743/ medikes.v2i1.142

Asy’ari, H., Syaripullah, & Prasetyo, G. P. (2013). PERAN KEPEMIMPINAN KEPALA DESA KANEKES(JARO PAMARENTAH) TERHADAP PENDIDIKANMASYARAKAT BADUY LUAR. HIJRI - Jurnal Manajemen Pendidikan Dan Keislaman, 53(9).

Basuki, K. (2019). TAFSIR MAUDLU’I, TINJAUAN UMUM TENTANG ORANG-ORANG BADUI DAN TENTANG KARAKTER. ISSN 2502-3632 (Online) ISSN 2356-0304 (Paper) Jurnal Online Internasional & Nasional Vol. 7 No.1, Januari – Juni 2019 Universitas 17 Agustus 1945 Jakarta, 53(9).

CMS, S., Erwina, W., & Lusiana, E. (2021). Pengetahuan lokal dan strategi lokal Sunda dalam hadapi bencana. Informatio: Journal of Library and Information Science, 1(2). https://doi.org/10.24198/inf.v1i2.34268

Crump, L. (2020). Conducting Field Research Effectively. American Behavioral Scientist, 64(2). https://doi.org/10.1177/0002764219859624

Dharma, F. A. (2018). Konstruksi Realitas Sosial:Pemikiran Peter L. Berger Tentang Kenyataan Sosial. Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi, 7(1). https://doi.org/10.21070/kanal.v6i2.101

Dreher, J. (2016). The Social Construction of Power: Reflections Beyond Berger/Luckmann and Bourdieu. Cultural Sociology, 10(1). https://doi.org/10.1177/1749975515615623

Fadli, M. R. (2021). Memahami desain metode penelitian kualitatif. HUMANIKA, 21(1). https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075

Fernardo, E. (2021). KONSTRUKSI SOSIAL REALITAS MASYARAKAT INDONESIA DI TENGAH KONTEN PENYIARAN TELEVISI YANG JAKARTASENTRIS. NIVEDANA : Jurnal Komunikasi Dan Bahasa, 2(1). https://doi.org/10.53565/nivedana.v2i1.263

Fitri Al Qalbi, L. (2021). Kearifan Lokal Islami Suku Duri dan Implementasinya dalam Manajemen Sekolah Di Era Pandemi COVID-19. Equivalent : Jurnal Ilmiah Sosial Teknologi, 3(1). https://doi.org/10.46799/jequi.v3i1.32

Hendro, E. P. (2020). Pageblug: Tinjauan Aspek Antropologis untuk Mendukung Penerapan Protokol Kesehatan dalam Menghadapi  Covid-19 di Jawa Tengah. Endogami: Jurnal Ilmiah Kajian Antropologi, 4(1).

Hidayati, S., Suansa, N. I., Samin, & Franco, F. M. (2017). Using ethnotaxonomy to assess traditional knowledge and language vitality: A case study with the Urang Kanekes (Baduy) of Banten, Indonesia. Indian Journal of Traditional Knowledge, 16(4).

Karman. (2015). Konstruksi Realitas Sosial Sebagai Gerakan Pemikiran (Sebuah Telaah Teoretis Terhadap Konstruksi Realitas Peter L. Berger). Penelitian Dan Pengembangan Komunikasi Dan Informatika, 5(3).

Miharja, D., Wahida, E., & Huriani, Y. (2021). MAKNA RITUAL SESAJEN DALAM AJAR PIKUKUH SUNDA (SUNDA WIWITAN) (Sudi Terhadap Penganut Ajar Pikukuh Sunda Di Padepokan Bumi Dega Sunda Academy Bandung). Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 4(2). https://doi.org/10.14421/lijid.v4i2.2810

Mulyana, & Sambas. (2021). Orang Baduy Pun Kini Sudah “ Digitalisasi.” Antara Newspaper, September.

Sodikin Ali. (2014). KONSTRUKSI PEMBERITAAN PDIP DI MEDIA MASSA: ANALISIS FRAMING PERNYATAAN PAKAR KOMUNIKASI POLITIK DI KOMPAS.COM. Communication Spectrum, 4.

Susiani, K., Ningsih, K. C. N., Suhanda, F. D., Camarini, N. P. I., & Handayani, N. P. F. H. (2021). Dampak Pandemi Covid-19 Terhadap Kehidupan Sosial Budaya dan Kearifan Lokal di Bali. Jurnal Bimbingan Konseling Indonesia, 6(2).


Komunikatif





Normatif





Filosofis





Tindakan strategis tidak dibutuhkan, sebaliknya hanya dibutuhkan tindakan komunikatif





Fungsi leader dapat dilaksanakan secara efektif sebagai penyambung lidah pemerintah pusat








Koordinasi makna terbangun dari sisi terdalam kepercayaan masyarakat Badui








Ideologi kepatuhan secara pragmatis dalam memilih ideologi, yang justru memperkuat kohesivitas dalam membentuk insider dan outsider.








Ideologis





Mampu membentuk semacam koordinasi makna ketentraman, tidak dipengaruhi oleh dinamika eksternal dengan berbagai penawaran hal baru dan sangat persuasif.








Psikologis





Terbangun pola hidup sederhana, sebagai insider, eksistensi yang sudah ada terus dipertahankan dan melihat outsider sebagai liyan dalam sistem yang berbeda. 








Sosiologis 





Strategis 





Normatif





Filosofis 





Sanksi sebagai harmonisasi/konsistensi dalam merasionalisasi Tuhan, memperlakukan sesama dan referensi interaksi sosial.





Kearifan adat sebagai bahasa universal yang tidak hanya berlaku bagi orang Badui Luar ketika berada dalam lingkup internal tetapi juga saat keluar dari lingkup adat.








Adat sebagai acuan reward and punishment dalam mengapreasiasi kepatuhan dan peran aktif dalam mengimplementasikan adat.





Ideologis





Semua aktivitas dan semua kepatuhan dalam kehidupan sehari-hari dipertanggung-jawabkan secara moral kepada Tuhan








 Psikologis





Keikhlasan menerima apa yang disampaikan oleh Ketua Adat sebagai sebuah keterbatasan yang harus dijalani demi harmonisasi kehidupan sebagai warga Badui 








Sosiologis





Pola kebijakan dalam memperlakukan warga Badui bukan bersifat “birokratisasi” tetapi “edukasi”, yakni edukasi kultural.








Komunikatif





Strategis 





Normatif 





Koordinasi makna harus dibangun berdasarkan pola quad-helix: Birokrat, Kepala Adat, Cendekiawan dan Masyarakat





Reward dan punishment sebagai sesuatu yang transendental sangat penting terus disosialisasikan agar terbentuk quasi doktrinasi.











Kepatuhan bukan penyebab dari tertanggulanginya covid-19 dalam kehidupan masyarakat Badui, tetapi konsistensi dan integritas Kepala Adat yang berperan terbesar.





Semua komponen masyarakat di segala tingkatan struktur sangat pentng menyampaikan semua perkembangan terkait pandemi dan pencegahannya








Informasi





Bahwa pola penegasan terhadap yang sakral dan yang profan tetap jelas dan harus dipatuhi oleh semua warga. Dalam kondisi pandemi, protokoler sebagai hal yang sakral, bukan diabaikan. 








Tradisi 





Sosialisasi ‘cinta’ terhadap anggota keluarga dan sesama harus diimplementasikan secara nyata berdasarkan protokoler yang benar.








Altruisasi








15

